
L’ottavo comandamento 

Dio protegge la libertà  

di Marcello Cicchese 

«Non rubare» (Esodo 20:15).  

I giuristi, che sono persone ben allenate a fare sottili distinzioni, 
dicono che c'è differenza tra «proprietà», «possesso» e 
«detenzione». Senza dilungarci in minuziose definizioni, 
spieghiamoci con qualche esempio. Una persona ha la proprietà 
dell'automobile che ha acquistato e interamente pagato, ha il 
possesso dell'appartamento in cui vive come inquilino e di cui paga 
regolarmente l'affitto, e detiene la bicicletta che ha rubato davanti 
alla stazione e nasconde nel suo garage.  
  Tenuto conto di queste specificazioni, e stando a quello che 
afferma la Bibbia, si può dire che sulla terra non devono esserci 
«detentori» di cose rubate, perché ciò contrasta con l'ottavo 
comandamento, e non ci sono «proprietari», perché l'unico, vero 
proprietario di ogni cosa è Dio. Gli uomini hanno soltanto il 
compito di amministrare (e devono farlo con grande cura) i beni di 
cui godono il «possesso».  

• «All'Eterno appartiene la terra e tutto ciò che è in essa, il 
mondo e i suoi abitanti» (Salmo 24:1);  

«All'Eterno, al tuo Dio, appartengono i cieli; i cieli dei cieli, la 
terra e tutto quanto essa contiene»(Esodo 10:14);  

«Le terre non si potranno vendere per sempre, perché la 
terra è mia e voi siete presso di me come forestieri e 
inquilini» (Levitico 25:23).  

Il popolo d'Israele era entrato in possesso del paese non per la sua 
potenza o per la sua giustizia (Deuteronomio 9:4), ma perché Dio 
aveva dato quella terra al popolo. Ogni famiglia ne aveva ricevuto 
una parte e su questa doveva lavorare e trafficare. La terra poteva 
essere usata per la produzione e per il commercio. In particolare, 
poteva essere venduta per pagare i debiti, e se non bastava, il 
debitore vendeva sé stesso al creditore, offrendosi come servo 
(Levitico 25:39- 40). Anche la libertà, quindi, era un bene come gli 
altri, che poteva essere posseduto, alienato o rubato.  
  Infatti, il furto più grave era proprio il furto della libertà, che era 
anche l'unico ad essere punito con la morte:  

javascript:popup('Deuteronomio%209:4','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Levitico%2025:39-%2040','Riveduta+2020'%20);


• «Quando si troverà un uomo che abbia rubato qualcuno dei 
suoi fratelli di tra i figli d'Israele, ne abbia fatto uno schiavo e 
l'abbia venduto, quel ladro sarà messo a morte; così torrai via 
il male di mezzo a te» (Deuteronomio 24:7).  

Non bisogna però credere che con questa disposizione si volesse 
difendere il principio della libertà individuale, così come 
l'intendiamo noi dal tempo della Rivoluzione Francese in poi. 
Abbiamo già detto che la libertà personale poteva essere perduta, 
come qualsiasi altro bene, nell'ambito di un normale, anche se 
sfortunato, rapporto d'affari. Quello che la legge puniva era l'atto 
con cui si toglieva la libertà ad un altro uomo con la violenza e 
l'inganno, e si commutava quella libertà in denaro che andava ad 
ingrossare il patrimonio del ladro.  
  Tutto questo è molto significativo, perché mette in evidenza che 
con l'ottavo comandamento Dio vuole proteggere le persone, e non 
i patrimoni.  
  Una conferma si può trovare in un singolare caso di furto, che in 
sé sarebbe attualissimo, solo che noi non lo chiamiamo così: il 
«furto del cuore». Absalom, uno dei figli di Davide, coltivava 
l'ambizione di diventare re al posto del padre. Per guadagnare 
consenso tra il popolo si era fatto venire una brillante idea. Tutte le 
mattine si alzava presto, si metteva sulla strada che conduceva al 
palazzo reale e fermava tutte le persone che andavano dal re per 
ottenere giustizia nelle loro controversie. Ogni volta si faceva 
spiegare il problema e alla fine commentava: «Certamente tu hai 
ragione, solo che là non troverai nessuno che ti stia a sentire. Se 
fossi io il giudice in questo paese, tutti quelli che hanno delle 
controversie verrebbero da me e io farei giustizia a tutti». E detto 
questo gli stringeva la mano, l'abbracciava e lo baciava. In questo 
modo, dice la Bibbia, «Absalom rubò il cuore alla gente d'Israele» 
(Il Samuele 15:6).  
  Anche l'interpretazione rabbinica del Vecchio Testamento 
prendeva in considerazione questa particolare forma di furto e la 
chiamava il «furto dei pensieri». Si trattava sempre, anche in 
questo caso, di un'appropriazione indebita della libertà dell'uomo, 
che con il raggiro e la «persuasione occulta» veniva costretto a 
fare quello che altri avevano deciso per lui.  
  Queste considerazioni sulla libertà ci possono aiutare a capire 
meglio i motivi per cui Dio vieta il furto, considerato anche nel 
senso più usuale del furto di cose.  
  Al tempo della creazione Dio aveva detto agli uomini: « Riempite 
la terra e rendetevela soggetta» (Genesi 1:28), e aveva dato loro il 

javascript:popup('2%20Samuele%2015:6','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Genesi%201:28','Riveduta+2020'%20);


compito di lavorarla e custodirla (Genesi 2:15). In questo dominio 
sugli elementi della natura, l'uomo ricevette da Dio lo spazio della 
sua libertà. La Bibbia descrive questo con grande delicatezza, 
quando presenta l'Eterno Iddio che conduce gli animali all'uomo 
«per vedere come li chiamerebbe», perché aveva stabilito che 
«ogni essere vivente portasse il nome che l'uomo gli darebbe» 
(Genesi 2:19).  
  Dio ha deciso dunque di dare all'uomo i beni della terra da 
lavorare, ordinare, accrescere, trasformare; e non soltanto per 
trarne il necessario per sopravvivere, ma anche per poter 
esercitare su di essi la propria libertà, per poterne disporre 
liberamente. È anche nella scelta dell'uso dei beni ricevuti da Dio 
che l'uomo esprime sé stesso, la sua umanità, il suo essere ad 
immagine di Dio. Come Dio esprime sé stesso in ciò che Egli fa 
della sua «proprietà», cioè dell'intera creazione, così l'uomo, 
creato a immagine di Dio, esprime sé stesso in ciò che egli fa dei 
beni che gli sono stati affidati. Quindi, per dirla con parole semplici 
e chiare: è anche dal modo in cui spendiamo i nostri soldi che si 
vede chi siamo.  
  Rubare significa dunque, in senso biblico, invadere lo spazio di 
libertà dell'altro, negargli la possibilità di disporre di ciò che gli è 
stato affidato e su cui ha riversato le sue fatiche. Il furto è visto 
quindi come un attentato all'integrità della persona: sottraendogli i 
beni a sua disposizione, si distrugge una parte di lui. Ecco perché il 
sequestro di persona costituiva la forma più grave di furto: con 
esso si rubava tutta la persona, e non solo la parte legata a certi 
beni; e la libertà del derubato veniva interamente trasformata, 
mediante la vendita, in proprietà del ladro.  
  Tuttavia, è anche vero che la legge in Israele consentiva che ci 
fossero padroni e servi, uomini liberi e uomini non liberi. Ma 
esaminiamo come dovevano essere considerati e trattati i servi, 
secondo la Bibbia.  
  Nel popolo d'Israele il servo era un povero.  
  E se il povero è uno che non può disporre, il servo era tanto 
povero che non poteva disporre nemmeno della sua persona. Ma la 
legge difendeva la dignità dei poveri, e quindi anche dei servi. Il 
servo era un «domestico» nella casa del padrone, faceva parte 
della famiglia, anche se in posizione chiaramente subordinata, 
come del resto anche la moglie e i figli. Prendeva parte alla vita 
religiosa della casa, partecipando con gli altri alle feste e 
osservando con loro il riposo del sabato. Dopo sei anni di servitù 
tornava in libertà, e il padrone doveva condividere con lui le 

javascript:popup('Genesi%202:15','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Genesi%202:19','Riveduta+2020'%20);


benedizioni ricevute dal Signore facendogli generosamente dei 
doni (Deuteronomio 15:12-15). Inoltre, ogni cinquant'anni veniva 
proclamato l'anno giubilare, in cui « ciascuno tornava nella sua 
proprietà e nella sua famiglia» (Levitico 25:10).  
  Anche se queste disposizioni riguardavano soltanto il popolo 
d'Israele e non si estendevano ai rapporti con gli stranieri, e anche 
se non sappiamo se e come il popolo le avrà osservate, resta il 
fatto che in esse Dio esprime la sua volontà di proteggere la 
persona, anche e proprio quando è caduta nello stato di massima 
necessità. Per esempio, chi prendeva dei lavoranti a giornata 
doveva essere molto scrupoloso nella paga:  

• «Non defrauderai il salariato povero e bisognoso ... ; gli darai 
il suo salario il giorno stesso, prima che tramonti il sole; 
poiché egli è povero, e l'aspetta con impazienza; così non 
griderà contro di te all'Eterno, e tu non commetterai un 
peccato» (Deuteronomio 24:14-15).  

Chi aveva ricevuto in pegno un mantello da un povero, alla sera 
doveva restituirglielo, affinché questi potesse « dormire nel suo 
mantello» e benedire il suo creditore (Deuteronomio 24:13). Il 
creditore non poteva prendere in pegno uno strumento 
indispensabile per il lavoro « perché sarebbe come prendere in 
pegno la vita» (Deuteronomio 24:6). E non poteva neppure 
permettersi di umiliare il debitore, ma doveva mostrare verso di lui 
una delicatezza di modi che potrebbe essere esemplare anche ai 
giorni nostri:  

• «Quando presterai qualsivoglia cosa al tuo prossimo, non 
entrerai in casa sua per prendere il suo pegno; te ne starai di 
fuori: e l'uomo a cui avrai fatto il prestito, ti porterà il pegno 
fuori» (Deuteronomio 24:10-11).  

La Scrittura difende dunque la persona nella sua possibilità di 
avere e amministrare dei beni, perché riconosce in questo 
un'opportunità per l'uomo di esprimere qualcosa di sé, della sua 
umanità. Ma proprio per questo pone dei limiti molto rigidi alle 
«leggi del mercato», e vieta a colui che per qualsiasi motivo si sia 
venuto a trovare in una posizione economicamente forte di 
sfruttare la miseria altrui a proprio vantaggio e di attentare alla 
vita e alla dignità di colui che si trova nel bisogno. Il cosiddetto 
«furto dall'alto», cioè il furto del potente ai danni del debole, viene 
quindi severamente condannato.  
  Questo non significa che il « furto dal basso» venga giudicato con 

javascript:popup('Deuteronomio%2015:12-15','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Levitico%2025:10','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Deuteronomio%2024:13','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Deuteronomio%2024:6','Riveduta+2020'%20);


maggiore indulgenza. Il povero che ruba «profana il nome di Dio» 
(Proverbi 30:9). Quindi, la classica «cresta» della donna di servizio 
sulla spesa, un tempo guardata con benevolenza in campo 
ecclesiastico, o i più recenti «espropri proletari», da qualcuno 
legittimati in campo politico, non trovano giustificazioni nella 
Bibbia. Gesù dice che «i mansueti erediteranno la terra» (Matteo 
5:5), e non chi sarà stato capace di arrangiarsi o di tirare fuori gli 
artigli.  
  Anche nel Nuovo Testamento i ladri vengono giudicati con grande 
severità. Essi compaiono nella lista di coloro che « non 
erediteranno il regno di Dio» (1 Corinzi 6:10). I cristiani vengono 
esortati a «mangiare il loro pane, lavorando tranquillamente» (2 
Timoteo 3:12). Anzi, chi prima di convertirsi era un ladro, non 
soltanto deve smettere di camminare in quella direzione, ma deve 
cominciare a muoversi nella direzione contraria: invece di togliere 
a chi ha, deve lavorare sodo per avere qualcosa da dare a chi non 
ha.  

• «Chi rubava non rubi più, ma si affatichi piuttosto a lavorare 
onestamente con le proprie mani, affinché abbia qualcosa da 
dare a colui che è nel bisogno» (Efesini 4:28).  

È chiaro che il discepolo di Cristo non può limitarsi a non rubare, a 
non invadere lo spazio della libertà altrui. Egli vive nella 
prospettiva della risurrezione, sa di avere «nel cielo» un'eredità 
incorruttibile e inalterabile che è conservata per lui (1 Pietro 1:4), 
e quindi non ha bisogno di legare la sua vita e la sua libertà a beni 
materiali, anche se ne riconosce l'intrinseca bontà. L'autore della 
lettera agli Ebrei può dire ai suoi destinatari:  

• « Voi accettaste con gioia la ruberia dei vostri beni: sapendo 
di possedere una ricchezza superiore e duratura» (Ebrei 
10:36).  

La capacità di lasciarsi togliere qualcosa senza inveire è la 
conferma di avere qualcos'altro di più importante che non può 
essere tolto. E non può essere tolto perché non è stato sottratto ad 
altri, ma è stato ricevuto dalle mani di Dio. E l'uomo, nella sua 
posizione di creatura, possiede veramente soltanto quello che 
ricevé da Dio.  
  La serena gratitudine è quindi il sentimento dell'uomo realmente 
ricco. Chi invece si affanna ad arraffare e conservare gelosamente 
non può che essere dominato dalla paura: la paura di perdere 
quello che non è mai stato suo, perché non gli è stato affidato dal 

javascript:popup('Proverbi%2030:9','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Matteo%205:5','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Matteo%205:5','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('1%20Corinzi%206:10','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('2%20Timoteo%203:12','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('2%20Timoteo%203:12','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('1%20Pietro%201:4','Riveduta+2020'%20);


legittimo proprietario.  
  È chiaro che dall'ottavo comandamento, nella sua forma 
lapidaria, non possiamo pretendere indicazioni inequivocabili ed 
esaurienti su tutto ciò che oggi è connesso con la proprietà e il 
furto. E neppure possiamo illuderci di essere a posto con Dio se ci 
limitiamo ad evitare di commettere i reati che la legge del nostro 
paese indica come reati di furto. La riflessione sui comandamenti 
di Dio deve renderci capaci di pensare biblicamente e di valutare 
anche la legislazione civile. Non potrebbe, per esempio, chiamarsi 
furto in senso biblico anche l'approfittare di leggi che consentono 
di arricchire sulla miseria altrui, cioè di sfruttare la posizione di 
debolezza di chi è nel bisogno per aumentare oltre misura il 
proprio tornaconto economico? E non potrebbe chiamarsi furto 
anche l'abilità con cui certi lavoratori dipendenti si destreggiano tra 
le pieghe della legge per riuscire a lavorare il meno possibile, e in 
ogni caso meno di quanto sarebbe onestamente dovuto?  
  Sembra che il termine ebraico tradotto con «rubare» abbia un 
significato abbastanza generale, piuttosto simile a «portar via». 
Forse potremmo parlare di furto tutte le volte che si realizza 
l'umana tendenza a «portar via», cioè a prendere per sé dalla 
società più di quello che si è disposti a dare.  
  Non era certamente questo l'atteggiamento dell'apostolo Paolo, 
che poteva dire: «Poveri, eppur arricchenti molti; non avendo 
nulla, eppur possedenti ogni cosa!» (II Corinzi 6:10). Questo 
significa che la presenza di un cristiano dovrebbe «arricchire» 
l'ambiente in cui vive, e non impoverirlo. Dovrebbe essere 
normale, per un cristiano, dare agli altri più di quello che da loro 
riceve.  

• «Bisogna ricordarsi delle parole di Gesù, il quale disse egli 
stesso: Vi è più gioia nel dare che nel ricevere» (Atti 20:35).  

L'ottavo comandamento può anche condurci a riflettere su quel 
particolare tipo di furto che nella nostra società è diventato il 
motore di ogni impresa economica o politica: la pubblicità. 
Considerate le dimensioni che essa ha raggiunto, per i credenti 
potrebbe essere arrivato il momento di resistere con decisione, 
richiamandosi direttamente alla legge di Dio, a tutto ciò che vuole 
invadere lo spazio di libertà concesso da Dio all'uomo mediante il 
tentativo di catturare in modo subdolo i pensieri e le emozioni delle 
persone. Quello che la Bibbia racconta di Absalom è molto simile a 
quello che fanno ogni giorno migliaia di uomini politici e uomini 
d'affari. Di Absalom è detto che rubò il cuore della gente, cioè il 



centro stesso delle persone, e non solo qualche oggetto di loro 
proprietà. E non si dica che è un linguaggio poetico e immaginoso: 
è linguaggio concreto, corporeo, diretto, che senza 
intellettualistiche astrazioni raffigura bene l'opera dei mistificatori 
di tutti i tempi.  
  Un'ultima considerazione. Si è detto che anche nel popolo di Dio 
c'erano ricchi e poveri, padroni e servi. Ma si è visto anche che la 
legge difendeva con rigore il diritto a vivere e la dignità di tutti i 
cittadini di Israele, anche quelli che erano caduti al livello più basso 
della scala sociale. Se, alla luce di quello che ci è rivelato nel 
Nuovo Patto, crediamo che questo esprima l'atteggiamento di Dio 
verso tutti gli uomini, allora dobbiamo convincerci che nessuna 
legge di mercato e nessuna teoria economica potranno mai 
giustificare il fatto che qualcuno venga privato di ciò che è 
necessario per vivere a quel livello di dignità che compete ad ogni 
persona umana. «Gli affari sono affari», si dice correntemente; ma 
a questa massima cinica si deve contrapporre l'ammonimento 
biblico a non considerare la vita dell'uomo come un qualsiasi altro 
bene terreno, perché nessuno «può prendere in pegno la vita». Gli 
oggetti possono anche passare da una mano all'altra, ma nessuno 
deve credere di poter tenere impunemente in mano la vita di un 
altro uomo soltanto perché può dominare i mezzi che sono 
indispensabili alla sua sopravvivenza. Per la Bibbia questo significa 
«rubare un uomo», e nessun ladro sarà punito più severamente di 
colui che ruba gli uomini.  

• «O Eterno, chi è simile a te che liberi il povero da chi è più 
forte di lui: il povero e il bisognoso da chi vuole derubarlo?» 
(Salmo 35:10).  

(da "Le dieci parole") 

Notizie su Israele              

https://www.ilvangelo-israele.it/biblio/Dieci_parole.html
https://www.ilvangelo-israele.it

